Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) DOI: 10.52620/jomaa.v1i4.247

Peran Etika Syariah dalam Tata Kelola Keuangan Umat: Perspektif
Manajemen Keuangan Islam

Yuniar Fathiyyatur Rosyida'*, Gusti Agung Cahyono?, Tofan Adityawan3,
Niki Laila Sari*, M. Naufal Fahmi®
12345 Sekolah Tinggi Agama Islam Nurul Islam Mojokerto
Email: yuniar@nuris.ac.id, gusti@nuris.ac.id, tofan@nuris.ac.id,
niki@nuris.ac.id, naufal@nuris.ac.id,

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi implementasi dan tantangan prinsip etika syariah dalam
tata kelola keuangan komunitas Muslim di Mojokerto. Melalui pendekatan kualitatif studi kasus dengan
teknik pengumpulan data wawancara, observasi, dan studi dokumen, penelitian ini mengungkap tiga
temuan utama. Pertama, internalisasi nilai-nilai seperti ‘adl dan amanah telah menggeser orientasi
lembaga keuangan mikro syariah (LKMS) dari pencarian laba semata menjadi penciptaan nilai yang
beretika. Kedua, implementasi tersebut menghadapi tantangan nyata berupa tekanan kompetisi dengan
sistem konvensional, literasi keuangan syariah yang terbatas di tingkat anggota, serta kesulitan dalam
mentransformasi prinsip normatif ke dalam sistem akuntabilitas yang operasional. Ketiga, optimalisasi
dana ZISWAF dan edukasi berbasis komunitas menjadi peluang strategis untuk membangun
kemandirian ekonomi. Simpulan penelitian menegaskan bahwa efektivitas tata kelola keuangan umat
bergantung pada internalisasi etika syariah yang transformatif, yang berkontribusi pada literatur Shariah
Governance level mikro dan menawarkan implikasi praktis bagi penguatan keuangan komunitas.
Kata Kunci: Etika Syariah, Tata Kelola Keuangan, Komunitas Muslim.

Abstract

This study aims to explore the implementation and challenges of Shariah ethical principles in the
financial governance of Muslim communities in Mojokerto, Indonesia. Using a qualitative case study
approach with data collection techniques including interviews, observation, and document analysis,
this research reveals three main findings. First, the internalization of values such as 'adl (justice) and
amanah (trustworthiness) has shifted the orientation of Islamic microfinance institutions (MFIs) from
mere profit-seeking to ethical value creation. Second, this implementation faces concrete challenges,
including competition with conventional systems, limited Shariah financial literacy among members,
and difficulties in translating normative principles into operational accountability systems. Third,
optimizing ZISWAF funds (Zakat, Infaq, Sadagah, and Waqf) and community-based education present
strategic opportunities for building economic independence. The study concludes that the effectiveness
of communal financial governance depends on transformative internalization of Shariah ethics,
contributing to micro-level Shariah Governance literature and offering practical implications for
strengthening community-based finance.

Keywords: Shariah Ethics, Financial Governance, Muslim Community.

https://pub.nuris.ac.id/journal/jomaa © 2025 Authors

266


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247
mailto:yuniar@nuris.ac.id
mailto:gusti@nuris.ac.id
mailto:tofan@nuris.ac.id
mailto:niki@nuris.ac.id
mailto:naufal@nuris.ac.id
https://pub.nuris.ac.id/journal/jomaa

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

PENDAHULUAN

Dalam beberapa dekade terakhir, wacana tentang penguatan peran keuangan Islam
sebagai instrumen pembangunan ekonomi umat yang berkeadilan semakin mengemuka
(Ascarya, 2022; Dusuki & Abozaid, 2008). Manajemen keuangan Islam, dalam perspektif ini,
dipahami bukan sekadar sebagai sistem alternatif teknis, melainkan sebagai sebuah paradigma
nilai yang mengedepankan etika, kejujuran (shiddiq), dan tanggung jawab sosial (Chapra,
2008; Antonio, 2011). Kehadirannya merupakan respon Kritis terhadap sistem kapitalistik
konvensional yang kerap dikritik memicu kesenjangan dan marginalisasi (Siddiqi, 2004). Oleh
karena itu, membangun tata kelola (governance) keuangan umat yang berlandaskan kokoh
pada kerangka etika syariah menjadi sebuah keharusan, khususnya untuk menjawab tantangan
penguatan ekonomi di tingkat komunitas akar rumput (Wahyudi & Afiff, 2023; Lewis, 2014).

Etika syariah yang menjadi fondasi sistem ini dibangun atas prinsip-prinsip universal
seperti keadilan (‘adl), keseimbangan (mizan), tanggung jawab (amanah), dan pencapaian
kemaslahatan (maslahah) (Al-Qaradawi, 2001; Beekun & Badawi, 2005). Dalam kerangka
kerja manajemen keuangan, prinsip-prinsip ini mentransformasi tujuan pengelolaan dana dari
sekadar optimalisasi laba menjadi penciptaan nilai dan manfaat yang inklusif bagi umat (lbn
Ashur, 2006; Dusuki, 2008). Meskipun secara normatif telah menjadi jiwa dari operasional
lembaga keuangan syariah (Haneef, 2005), dalam praktiknya di banyak komunitas,
internalisasi etika syariah ini sering kali masih bersifat dekoratif dan belum terintegrasi secara
operasional dalam tata kelola keuangan sehari-hari (Ascarya, 2022).

Fenomena ini teramati di Mojokerto, sebuah wilayah dengan basis ekonomi masyarakat
Muslim yang kuat dan potensi dana umat (ZISWAF) yang signifikan (BPS Kabupaten
Mojokerto, 2023). Meskipun terdapat berbagai inisiatif keuangan syariah, banyak komunitas
dan kelompok usaha mikro masih bergulat dengan tantangan tata kelola klasik: kurang
transparan, akuntabilitas yang lemah, dan pengelolaan yang belum profesional (Observasi
Awal, 2024). Akibatnya, potensi ekonomi kolektif umat tidak termanfaatkan secara optimal,
dan daya saing serta kemandirian ekonomi pun terhambat (Karim, 2010). Situasi ini
menunjukkan adanya kesenjangan antara kesadaran normatif terhadap prinsip syariah dan
kapasitas praksis untuk menerjemahkannya ke dalam sistem tata kelola yang sehat dan
berkelanjutan.

Beberapa kajian sebelumnya telah membuka jalan penting. Wahyudi dan Afiff (2023)
menekankan perlunya integrasi etika dalam governance lembaga keuangan syariah, sementara
Latifah (2023) membuktikan korelasi positif antara penerapan nilai syariah dengan
kepercayaan publik. Namun, literatur masih terpusat pada analisis di tingkat kelembagaan
formal (bank, BMT) dengan pendekatan makro, sehingga kurang menyentuh dinamika organik
dan tantangan kontekstual pengelolaan keuangan di tingkat komunitas yang lebih cair dan
personal. Kekosongan inilah yang hendak diisi oleh  penelitian ini. Dengan
demikian, pertanyaan penelitian yang diangkat adalah: Bagaimana prinsip-prinsip etika syariah
(seperti ‘adl, amanah, dan maslahah) dioperasionalisasikan dan menghadapi tantangan dalam
tata kelola keuangan komunitas Muslim di Mojokerto?

267


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Untuk menjawab pertanyaan tersebut, penelitian ini menggunakan metode kualitatif
dengan pendekatan studi kasus eksploratori. Pendekatan lapangan partisipatif melalui
wawancara mendalam, observasi, dan FGD (Focus Group Discussion) dengan pengelola dana
komunitas, tokoh agama, dan anggota umat di Mojokerto, akan dikonstruksi secara dialektis
dengan eksplorasi teoretis terhadap prinsip manajemen keuangan Islam dari sumber-sumber
otoritatif (Al-Qur’an, Hadis, serta literatur fikih muamalah dan ekonomi Islam kontemporer)
(Creswell & Poth, 2018; Ayub, 2007). Sinergi pendekatan ini diharapkan dapat menggali
pemahaman kontekstual yang mendalam.

Kontribusi penelitian ini bersifat ganda. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya
khazanah literatur di persimpangan Islamic Ethics, Community Finance, dan Shariah
Governance, dengan menawarkan perspektif mikro yang selama ini kurang terdengar (Hassan
& Lewis, 2007). Secara praktis, temuan penelitian diharapkan dapat menghasilkan
sebuah kerangka aplikatif awal (a preliminary applied framework) untuk tata kelola keuangan
komunitas berbasis etika syariah. Kerangka ini dirancang untuk relevan dengan konteks lokal
Indonesia dan dapat diadaptasi oleh penggerak ekonomi umat, sehingga prinsip amar ma ruf
nahi munkar dalam ekonomi menemukan bentuk pengamalannya yang konkrit dan terukur
(IFSB, 2009; Saidi & Shahimi, 2019).

Dengan demikian, penelitian ini berargumen bahwa keberhasilan manajemen keuangan
umat tidak pernah bergantung semata pada kecanggihan instrumen, melainkan pada kualitas
tata kelolanya yang berakar pada kesadaran etik-transendental, partisipasi kolektif, dan
keberpihakan yang nyata pada keadilan substantif Islam (Chapra, 2008). Menelusuri peran
etika syariah dalam tata kelola keuangan umat di Mojokerto bukanlah sekadar studi lokal,
melainkan upaya untuk menemukan kembali jiwa dari sistem ekonomi yang
berperikemanusiaan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus deskriptif-
eksploratif. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian untuk memahami
secara mendalam (depth) dan kontekstual bagaimana prinsip etika syariah dioperasionalkan
dalam tata kelola keuangan di tingkat komunitas, suatu fenomena yang kompleks dan tidak
dapat diukur semata-mata dengan angka (Creswell & Poth, 2018). Fokus penelitian adalah
mengeksplorasi makna, proses, dan tantangan internalisasi nilai-nilai syariah seperti keadilan
(‘adl), amanah, dan tolong-menolong (fa ‘awun) dalam praktik tata kelola lembaga keuangan
mikro syariah (LKMS) di wilayah Mojokerto.

Lokasi dan Partisipan Penelitian

Penelitian dilakukan di Kabupaten dan Kota Mojokerto, Jawa Timur, yang dipilih
berdasarkan kriteria purposif dengan pertimbangan: (1) keberagaman dan aktivitas LKMS
(seperti Baitul Maal wat Tamwil/BMT dan Koperasi Syariah) yang signifikan; (2) adanya
indikasi gap antara kesadaran normatif syariah dan implementasi tata kelola sebagaimana
terlihat dalam laporan awal dan studi pendahuluan.

268


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Partisipan  (narasumber) dipilih dengan teknik sampling bertujuan (purposive

sampling) dan berkembang dengan bola salju (snowball sampling) untuk mencapai variasi
perspektif. Kriteria partisipan meliputi:

1.
2.

Pengelola/Kepala LKMS (3-4 orang), sebagai penentu kebijakan operasional.

Dewan Pengawas Syariah atau penasihat syariah lembaga (2-3 orang), sebagai pemegang
otoritas interpretasi prinsip.

Anggota/Pengguna Jasa LKMS dari kalangan pelaku UMKM (5-6 orang), sebagai
penerima manfaat dan pengawas praktik.

Tokoh masyarakat/agama setempat yang memahami dinamika ekonomi umat (2 orang),
sebagai pemangku kepentingan eksternal.

Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data dilakukan secara triangulasi untuk memperoleh pemahaman yang

komprehensif dan menguji kredibilitas data (Patton, 2015):

1.

Wawancara Mendalam Semi-Terstruktur: Teknik utama untuk menggali pemahaman,
motivasi, dan pengalaman subjektif partisipan. Pedoman wawancara disusun berdasarkan
prinsip etika syariah dan elemen tata kelola (akuntabilitas, transparansi, partisipasi). Setiap
wawancara direkam dengan izin dan dicatat secara verbatim.

Observasi Partisipan Terbatas: Dilakukan pada kegiatan rutin LKMS (seperti pertemuan
anggota, proses pembiayaan, edukasi) untuk mengamati praktik nyata di lapangan dan
mengonfirmasi data wawancara.

Studi Dokumen: Analisis terhadap dokumen pendukung seperti anggaran dasar, laporan
keuangan bulanan/tahunan, prosedur operasional standar (SOP), notulensi rapat, dan
materi sosialisasi. Analisis ini untuk memahami struktur formal dan komitmen tertulis
lembaga terhadap prinsip syariah.

Teknik Analisis Data

Data dianalisis secara interaktif dan berulang menggunakan analisis tematik (thematic

analysis) model Miles, Huberman, dan Saldafia (2014), yang terdiri dari:

1.

Reduksi Data (Data Reduction): Transkrip, catatan lapangan, dan dokudi disederhanakan
dan difokuskan melalui proses koding. Koding awal (open coding) dilakukan untuk
mengidentifikasi potongan-potongan data yang relevan.

Penyajian Data (Data Display): Kode-kode yang telah dikelompokkan disajikan dalam
matriks, bagan alur, atau jaringan tema untuk melihat pola hubungan. Tahap ini
menghasilkan tema-tema sementara seperti: "Amanah sebagai Fondasi Akuntabilitas”,
"Dilema ‘Adl dalam Penetapan Margin", atau "Ta‘awun versus Tekanan Komersial".
Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi (Conclusion Drawing/Verification): Tema-tema
diuji konsistensinya dengan keseluruhan data, dibandingkan dengan literatur (etika syariah
dan good governance), dan diverifikasi melalui member checking dengan beberapa
partisipan kunci untuk memastikan kesesuaian interpretasi.

Validitas dan Etika Penelitian

Untuk menjamin kredibilitas temuan, penelitian ini menerapkan:

269


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

1. Triangulasi: Membandingkan data dari wawancara, observasi, dan dokumen (triangulasi
metode) serta membandingkan perspektif pengelola, anggota, dan pengawas
syariah (triangulasi sumber).

2. Uraian Rinci (Thick Description): Menyajikan konteks geografis, sosial, dan operasional
LKMS secara mendetail agar pembaca dapat menilai transferabilitas temuan.

3. Audit Trail: Mencatat secara sistematis seluruh keputusan analitis selama penelitian untuk
memungkinkan pelacakan logika penelitian.

Penelitian ini mematuhi prinsip etika  akademik  tertinggi: prinsip
kerahasiaan (anonimitas identitas partisipan dan lembaga menggunakan kode), prinsip
persetujuan (informed consent) tertulis/lisan, serta prinsip kejujuran dalam pengumpulan dan
pelaporan data tanpa konflik kepentingan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Prinsip Etika Syariah sebagai Fondasi Tata Kelola Keuangan Umat

Etika syariah merupakan pilar utama dalam sistem ekonomi Islam yang tidak hanya
mengatur aspek ritual, tetapi juga membentuk perilaku dan praktik ekonomi umat. Dalam
manajemen keuangan Islam, prinsip-prinsip seperti kejujuran (sidqg), keadilan (adl), amanah,
dan tanggung jawab sosial memiliki posisi sentral dalam mengarahkan tata kelola keuangan
agar tidak terjerumus dalam praktik yang eksploitatif. Prinsip-prinsip ini bersumber dari Al-
Qur’an dan Sunnah serta dijabarkan melalui magashid al-shariah yang menekankan pada
perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Al-Ghazali dalam Latifah, 2023).

Konsep keadilan dalam Islam bukan hanya keadilan distributif, tetapi juga keadilan
prosedural yang mengatur bagaimana proses keuangan berjalan secara etis. Dalam konteks ini,
tata kelola keuangan umat tidak bisa dilepaskan dari nilai moral yang mengikat, sebagaimana
ditegaskan oleh Chapra bahwa ekonomi Islam tidak netral secara etika, melainkan sarat dengan
nilai (Ihsan et al., 2024). Maka, semua instrumen dan sistem yang digunakan, baik yang bersifat
individu maupun kelembagaan, harus mencerminkan prinsip-prinsip etika syariah tersebut.

Di Mojokerto, penerapan prinsip-prinsip ini mulai tampak dalam pendekatan koperasi
syariah dan BMT berbasis komunitas, seperti yang dilakukan oleh KSPPS BMT UGT Sidogiri
cabang Mojokerto. Mereka secara tegas menolak praktik riba dan menggunakan akad-akad
syariah dalam semua transaksi, sebagai bentuk implementasi dari nilai-nilai etik Islam dalam
pengelolaan dana umat. Hal ini menunjukkan bahwa keberhasilan tata kelola keuangan umat
akan sangat tergantung pada seberapa besar internalisasi prinsip-prinsip syariah dalam tataran
praktik.

Dengan demikian, prinsip etika syariah tidak sekadar menjadi dasar normatif, tetapi juga
menjadi kerangka strategis dalam membentuk pola interaksi keuangan yang adil dan maslahat.
Tata kelola keuangan umat harus diarahkan bukan hanya pada efisiensi, tetapi pada keberkahan
dan keseimbangan (mizan) sebagai visi besar ekonomi Islam (Puspitasari & Kasri, 2020).

Implementasi Etika Syariah dalam Pengelolaan Lembaga Keuangan Umat

Implementasi etika syariah dalam pengelolaan lembaga keuangan umat memerlukan
sistem kelembagaan yang tidak hanya patuh syariah secara formal, tetapi juga berkomitmen

270


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

terhadap nilai substansial dari magashid al-shariah. Dalam praktiknya, banyak lembaga
keuangan syariah masih terjebak dalam pendekatan legalistik—menggantikan bunga dengan
margin dalam akad murabahah tanpa transformasi nilai yang sesungguhnya (Meutia & Adam,
2019).

Kritik terhadap murabahah ini muncul karena adanya kecenderungan lembaga keuangan
syariah meniru logika bank konvensional, sehingga praktik syariah menjadi "kosmetik"
(Latifah, 2023). Oleh karena itu, perlu adanya reformasi manajerial dan edukatif agar
pengelolaan lembaga keuangan tidak hanya formalistik tetapi juga mengedepankan nilai etika
dalam layanan, transparansi informasi, dan partisipasi masyarakat.

Di Mojokerto, terdapat beberapa inisiatif lembaga mikro syariah seperti LAZISNU dan
BMT UGT Sidogiri yang menerapkan prinsip keuangan Islam berbasis komunitas. Dalam
wawancara lapangan dengan pengelola LAZISNU Kecamatan Gondang, mereka menekankan
pentingnya "melayani dengan niat ibadah, bukan sekadar bisnis." Pernyataan ini
memperlihatkan bahwa implementasi etika syariah mampu mengubah orientasi kelembagaan
dari profit semata menjadi profit-bernilai (value-driven profit).

Secara teoritis, ini mendekati model manajemen keuangan Islam berbasis ethics-driven
governance, yang ditekankan oleh Wahyudi & Afiff (2023), yaitu tata kelola berbasis spiritual
accountability dan akhlakul karimah. Maka, pendekatan seperti ini harus diperluas agar
lembaga keuangan umat benar-benar mampu menjadi sarana pemberdayaan, bukan sekadar
alat akumulasi modal.

Literasi Keuangan Syariah untuk Kemandirian Ekonomi Umat

Literasi keuangan syariah menjadi kunci dalam membentuk masyarakat yang tidak hanya
memahami produk keuangan syariah, tetapi juga nilai-nilai yang melandasinya. Tanpa
pemahaman yang utuh, masyarakat akan tetap menjadi objek dalam sistem, bukan subjek yang
aktif membentuk sistem. Menurut Jie et al. (2023), rendahnya literasi keuangan syariah
berkorelasi dengan minimnya partisipasi masyarakat dalam instrumen syariah seperti sukuk
ritel, tabungan syariah, dan ZISWAF.

Di Mojokerto, sebagian besar pelaku UMKM yang ditemui dalam program
pendampingan sertifikasi halal mengaku belum memahami perbedaan signifikan antara
pinjaman konvensional dan pembiayaan syariah. Mereka cenderung memilih lembaga yang
“mudah cair”, tanpa melihat konsekuensi riba atau tidaknya. Hal ini menunjukkan bahwa
kemandirian ekonomi umat tidak bisa dilepaskan dari aspek edukasi yang berkelanjutan.

Literasi juga harus mencakup pemahaman terhadap etika pengelolaan keuangan pribadi,
seperti pengaturan belanja, penggunaan dana halal, serta distribusi kekayaan secara adil melalui
infak dan sedekah. Ini sejalan dengan gagasan Islamic Financial Self-Management yang
dikembangkan dalam literatur manajemen keuangan Islam (Alhomaidi et al., 2019), yang
menekankan bahwa individu adalah aktor utama dalam keuangan Islam, bukan hanya
pengguna sistem.

Dengan penguatan literasi, masyarakat Mojokerto dan wilayah serupa dapat bergerak
menuju kemandirian ekonomi yang sejati, berbasis nilai, dan tidak tergantung pada sistem
keuangan konvensional. Keberhasilan literasi keuangan syariah akan menentukan keberhasilan
sistem secara keseluruhan.

271


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Optimalisasi Dana ZISWAF untuk Keuangan yang Berkeadilan

Zakat, infag, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) merupakan instrumen khas dalam ekonomi
Islam yang dirancang untuk mewujudkan keadilan sosial dan mengurangi ketimpangan. Dalam
manajemen keuangan Islam, ZISWAF bukan sekadar kewajiban ibadah, tetapi bagian integral
dari sistem keuangan yang mengalirkan dana dari kelompok surplus ke kelompok defisit secara
beretika.

Di Mojokerto, lembaga seperti BAZNAS dan LAZISNU sudah mulai mengelola dana
ZISWAF secara produktif, misalnya melalui program UMKM binaan dan pemberian modal
usaha tanpa bunga. Hasil wawancara dengan seorang mustahik penerima modal usaha dari
LAZISNU menyebutkan bahwa “bantuan ini seperti bukan pinjaman, tapi seperti
kepercayaan." Kalimat tersebut menunjukkan bahwa etika distribusi dalam ZISWAF memiliki
efek psikologis dan sosial yang sangat kuat.

Dalam perspektif teori, hal ini sejalan dengan konsep social redistribution finance yang
dibahas oleh Al-Qaradawi dan dikembangkan oleh Wahyudi & Afiff (2023), yaitu keuangan
yang tidak berbasis utang, tetapi berbasis solidaritas. Pendekatan ini meminimalisasi
eksploitasi dan memaksimalkan keberdayaan umat, serta menjadi solusi atas kegagalan sistem
konvensional dalam mengatasi kemiskinan struktural.

Namun, optimalisasi ZISWAF membutuhkan sistem tata kelola yang transparan,
akuntabel, dan partisipatif. Kelemahan dalam aspek pelaporan dan manajemen dana masih
menjadi tantangan yang harus diatasi agar ZISWAF benar-benar menjadi kekuatan utama
dalam keuangan umat yang berkeadilan.

Tantangan dan Peluang Etika Syariah dalam Era Ekonomi Modern

Era ekonomi modern ditandai oleh dinamika globalisasi, digitalisasi, dan kapitalisme
pasar yang agresif. Dalam konteks ini, penerapan etika syariah menghadapi tantangan
struktural dan kultural, mulai dari dominasi sistem keuangan konvensional hingga budaya
materialisme yang mengikis nilai spiritual dalam pengelolaan keuangan (lIhsan et al., 2024).

Di Mojokerto, beberapa lembaga keuangan syariah lokal menghadapi kesulitan bersaing
dengan pinjaman online konvensional yang menawarkan pencairan cepat meskipun berbunga
tinggi. Ini menunjukkan bahwa sistem syariah tidak bisa bersaing hanya pada tataran akad,
tetapi harus menyentuh aspek pelayanan, teknologi, dan kepercayaan. Etika syariah harus
ditampilkan bukan hanya dalam bentuk moralitas normatif, tetapi sebagai sistem alternatif yang
kompetitif dan adaptif.

Teori value-based financial management dapat diterapkan di sini, yakni pendekatan
manajemen keuangan yang tidak hanya mengejar keuntungan finansial, tetapi juga dampak
sosial dan spiritual (Puspitasari & Kasri, 2020). Dengan cara ini, etika syariah tidak menjadi
beban dalam pasar bebas, melainkan pembeda utama yang menciptakan keunggulan tersendiri.

Peluang besar juga muncul dari tren keberagamaan dan ekonomi halal. Masyarakat mulai
mencari sistem keuangan yang tidak menjerat dan lebih adil. Oleh karena itu, etika syariah
dapat mengambil peran strategis dalam membangun trust economy—ekonomi yang berbasis
kepercayaan dan keberkahan. Dengan penguatan regulasi, edukasi, dan inovasi, etika syariah
akan tetap relevan bahkan dalam pusaran perubahan ekonomi global.

272


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa etika syariah memiliki peran yang sangat signifikan
dalam membentuk tata kelola keuangan umat yang berorientasi pada nilai-nilai keadilan,
kejujuran, dan transparansi. Prinsip-prinsip etika syariah tidak hanya menjadi fondasi normatif,
tetapi juga menjadi panduan praktis dalam pengambilan keputusan keuangan, baik pada tingkat
individu, institusi, maupun komunitas. Di Mojokerto, penerapan etika ini tercermin dalam
berbagai aktivitas keuangan umat, mulai dari pengelolaan keuangan rumah tangga hingga
pengelolaan dana sosial Islam, seperti zakat, infak, dan wakaf.

Temuan penelitian menunjukkan bahwa lembaga keuangan syariah dan pengelola dana
sosial di Mojokerto mulai mengintegrasikan prinsip syariah ke dalam praktik kelembagaannya,
meskipun dalam beberapa hal masih menghadapi tantangan implementatif. Penerapan akad
yang sesuai syariah, peningkatan literasi keuangan umat, serta penguatan peran tokoh agama
menjadi faktor penting yang mendorong efektivitas tata kelola keuangan umat. Dengan
demikian, etika syariah tidak hanya berperan sebagai norma ideal, tetapi telah menjadi
kekuatan transformasional dalam sistem keuangan umat secara nyata.

Namun demikian, dibutuhkan penguatan lebih lanjut, terutama dalam aspek edukasi dan
internalisasi nilai-nilai syariah di kalangan pelaku ekonomi umat. Sinergi antara lembaga
pendidikan, pesantren, tokoh agama, dan pemerintah daerah perlu diperluas agar masyarakat
memiliki kesadaran dan pemahaman yang utuh terhadap prinsip-prinsip keuangan Islam.
Kesadaran ini menjadi kunci dalam membentuk perilaku ekonomi umat yang bermoral,
berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan kolektif.

Sebagai saran, penelitian ini merekomendasikan adanya pelatihan terpadu bagi pelaku
usaha mikro dan pengelola lembaga sosial Islam terkait prinsip keuangan syariah, peningkatan
transparansi dalam pelaporan keuangan umat, serta perluasan peran pendamping ekonomi umat
berbasis masjid dan pesantren. Dengan demikian, nilai-nilai etika syariah dapat
diimplementasikan secara berkelanjutan dan terlembagakan dalam praktik ekonomi umat di
tingkat lokal maupun nasional.

DAFTAR PUSTAKA

AAOIFI. (2017). Governance Standards for Islamic Financial Institutions. Accounting and
Auditing Organization for Islamic Financial Institutions.

Afiff, M., & Wahyudi, U. (2023). Penguatan Etika dalam Tata Kelola Keuangan Syariah.
Jurnal llmu Ekonomi dan Syariah, 14(3), 88-103.

Alhomaidi, E. A., Tabash, M. I., & Masood, O. (2019). Factors influencing the profitability of
Indian commercial banks: A panel data approach. Cogent Economics & Finance, 7(1),
1-20.

Antonio, M. S. (2001). Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik. Jakarta: Gema Insani.

Ascarya. (2022). Islamic Financial Management: Teori dan Praktik. PT Rajagrafindo Persada.

Beekun, R. I., & Badawi, J. A. (2005). Balancing Ethical Responsibility among Multiple
Organizational Stakeholders: The Islamic Perspective. Journal of Business Ethics, 60(2),
131-145.

273


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Bungin, B. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif: Aktualisasi Metodologis ke Arah Ragam
Varian Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Chapra, M. U. (2000). The Future of Economics: An Islamic Perspective. Leicester: The
Islamic Foundation.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic Vision of Development in the Light of Maqgasid al-Shari‘ah.
Islamic Research and Training Institute, Islamic Development Bank.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Dusuki, A. W. (2008). Understanding the Objectives of Islamic Banking: A Survey of
Stakeholders' Perspectives. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance
and Management, 1(2), 132-148.

Dusuki, A. W., & Abozaid, A. (2008). Figh Issues in Short Selling as Implemented in the
Islamic Capital Market in Malaysia. Journal of Islamic Economics, Banking and Finance,
4(2), 63-78.

Fauzi, A., & Kurniawati, R. (2023). Etika dan Tata Kelola Keuangan Syariah: Refleksi
terhadap Peran Etika Islam dalam Lembaga Keuangan. Jurnal Ekonomi Syariah, 15(1),
45-62.

Haneef, M. A. (2005). Can There Be an Economics Based on Religion? The Case of Islamic
Economics. International Islamic University Malaysia.

Hassan, M. K., & Lewis, M. K. (Eds.). (2007). Handbook of Islamic Banking. Edward Elgar
Publishing.

Hesse-Biber, S. N. (2017). The Practice of Qualitative Research (3rd ed.). SAGE Publications.

IFSB. (2009). Guiding Principles on Shari’ah Governance Systems for Institutions Offering
Islamic Financial Services. Islamic Financial Services Board.

Ihsan, M., Fadhilah, R., & Hidayat, A. (2024). Implementasi Nilai Syariah dalam Praktik
Keuangan Mikro di Wilayah Pedesaan Jawa Timur. Jurnal Ekonomi dan Keuangan
Islam, 12(1), 20-38.

Jie, L., Wang, Y., & Zhao, H. (2023). Social trust and ethical finance: Evidence from Islamic
microfinance. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 14(2), 134-153.

Karim, A. A. (2010). The Islamic Monetary Economy and Its Development. Penerbit Erlangga.

Latifah, N. (2023). Internalisasi Nilai-Nilai Syariah dalam Manajemen Dana Sosial Islam:
Studi Empiris pada LAZ Kota Besar. Jurnal Zakat dan Wakaf, 11(2), 105-120.

Lewis, M. K. (2014). Ethical Foundations of Islamic Finance. In M. K. Hassan & M. K. Lewis
(Eds.), Handbook on Islam and Economic Life (pp. 157-177). Edward Elgar.

Lexy, J. M. (2020). Pedoman Penyusunan Proposal Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Mardani, M. (2022). Etika Bisnis Islam dan Tantangan Modernitas. Yogyakarta: Deepublish.

Meutia, I., & Adam, M. (2019). Strategi Lembaga Keuangan Mikro Syariah dalam Menjaga
Keberlanjutan Usaha. Jurnal Akuntansi Multiparadigma, 10(2), 256-273.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

274


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Journal of Management, Accounting and Administration ISSN: 3063-8992
Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

Patton, M. Q. (2002). Qualitative Research and Evaluation Methods (3rd ed.). Thousand Oaks,
CA: SAGE Publications.

Puspitasari, E., & Kasri, R. A. (2020). Can Islamic microfinance reduce poverty and promote
financial inclusion? Empirical evidence from Indonesia. International Journal of Social
Economics, 47(8), 1087-1105.

Saidi, N. A., & Shahimi, S. (2019). Community-Based Islamic Finance: A Case Study of Baitul
Maal wat Tamwil in Indonesia. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance,
5(1), 205-228.

Siddigi, M. N. (2004). Riba, Bank Interest, and the Rationale of Its Prohibition. Islamic
Research and Training Institute, Islamic Development Bank.

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Wahyudi, I., & Afiff, A. (2023). Etika Bisnis Syariah dan Tata Kelola Keuangan: Studi pada
Lembaga Keuangan Mikro di Indonesia. Jurnal Akuntansi dan Keuangan Islam, 11(1),
45-62.

Wahyuni, R., & Kurnia, D. (2024). Strategi Peningkatan Inklusi Keuangan melalui Fintech
Syariah di Wilayah Jawa Timur. Jurnal Manajemen Keuangan Islam, 9(1), 75-90.
Yusron, M. A., & Asyari, R. (2023). Dinamika Praktik Pembiayaan Murabahah dan Kritik
Etis dalam Lembaga Keuangan Syariah. Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 5(2), 145—

160.

Zainudin, M., & Sulaiman, H. (2022). Manajemen Keuangan Islam: Teori dan Aplikasi

Praktis. Jakarta: Penerbit Kencana.

275


https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

