
Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) DOI: 10.52620/jomaa.v1i4.247  

266 

Peran Etika Syariah dalam Tata Kelola Keuangan Umat: Perspektif 

Manajemen Keuangan Islam 

 

Yuniar Fathiyyatur Rosyida1*, Gusti Agung Cahyono2, Tofan Adityawan3,  

Niki Laila Sari4, M. Naufal Fahmi5 

1,2,3,4,5 Sekolah Tinggi Agama Islam Nurul Islam Mojokerto 

Email: yuniar@nuris.ac.id, gusti@nuris.ac.id, tofan@nuris.ac.id, 

niki@nuris.ac.id, naufal@nuris.ac.id,  

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi implementasi dan tantangan prinsip etika syariah dalam 

tata kelola keuangan komunitas Muslim di Mojokerto. Melalui pendekatan kualitatif studi kasus dengan 

teknik pengumpulan data wawancara, observasi, dan studi dokumen, penelitian ini mengungkap tiga 

temuan utama. Pertama, internalisasi nilai-nilai seperti ‘adl dan amanah telah menggeser orientasi 

lembaga keuangan mikro syariah (LKMS) dari pencarian laba semata menjadi penciptaan nilai yang 

beretika. Kedua, implementasi tersebut menghadapi tantangan nyata berupa tekanan kompetisi dengan 

sistem konvensional, literasi keuangan syariah yang terbatas di tingkat anggota, serta kesulitan dalam 

mentransformasi prinsip normatif ke dalam sistem akuntabilitas yang operasional. Ketiga, optimalisasi 

dana ZISWAF dan edukasi berbasis komunitas menjadi peluang strategis untuk membangun 

kemandirian ekonomi. Simpulan penelitian menegaskan bahwa efektivitas tata kelola keuangan umat 

bergantung pada internalisasi etika syariah yang transformatif, yang berkontribusi pada literatur Shariah 

Governance level mikro dan menawarkan implikasi praktis bagi penguatan keuangan komunitas. 

Kata Kunci: Etika Syariah, Tata Kelola Keuangan, Komunitas Muslim. 

 

Abstract 

This study aims to explore the implementation and challenges of Shariah ethical principles in the 

financial governance of Muslim communities in Mojokerto, Indonesia. Using a qualitative case study 

approach with data collection techniques including interviews, observation, and document analysis, 

this research reveals three main findings. First, the internalization of values such as 'adl (justice) and 

amanah (trustworthiness) has shifted the orientation of Islamic microfinance institutions (MFIs) from 

mere profit-seeking to ethical value creation. Second, this implementation faces concrete challenges, 

including competition with conventional systems, limited Shariah financial literacy among members, 

and difficulties in translating normative principles into operational accountability systems. Third, 

optimizing ZISWAF funds (Zakat, Infaq, Sadaqah, and Waqf) and community-based education present 

strategic opportunities for building economic independence. The study concludes that the effectiveness 

of communal financial governance depends on transformative internalization of Shariah ethics, 

contributing to micro-level Shariah Governance literature and offering practical implications for 

strengthening community-based finance. 

Keywords: Shariah Ethics, Financial Governance, Muslim Community. 

 

                            https://pub.nuris.ac.id/journal/jomaa                                                                  © 2025 Authors

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247
mailto:yuniar@nuris.ac.id
mailto:gusti@nuris.ac.id
mailto:tofan@nuris.ac.id
mailto:niki@nuris.ac.id
mailto:naufal@nuris.ac.id
https://pub.nuris.ac.id/journal/jomaa


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

267 

PENDAHULUAN

Dalam beberapa dekade terakhir, wacana tentang penguatan peran keuangan Islam 

sebagai instrumen pembangunan ekonomi umat yang berkeadilan semakin mengemuka 

(Ascarya, 2022; Dusuki & Abozaid, 2008). Manajemen keuangan Islam, dalam perspektif ini, 

dipahami bukan sekadar sebagai sistem alternatif teknis, melainkan sebagai sebuah paradigma 

nilai yang mengedepankan etika, kejujuran (shiddiq), dan tanggung jawab sosial (Chapra, 

2008; Antonio, 2011). Kehadirannya merupakan respon kritis terhadap sistem kapitalistik 

konvensional yang kerap dikritik memicu kesenjangan dan marginalisasi (Siddiqi, 2004). Oleh 

karena itu, membangun tata kelola (governance) keuangan umat yang berlandaskan kokoh 

pada kerangka etika syariah menjadi sebuah keharusan, khususnya untuk menjawab tantangan 

penguatan ekonomi di tingkat komunitas akar rumput (Wahyudi & Afiff, 2023; Lewis, 2014). 

Etika syariah yang menjadi fondasi sistem ini dibangun atas prinsip-prinsip universal 

seperti keadilan (‘adl), keseimbangan (mizan), tanggung jawab (amanah), dan pencapaian 

kemaslahatan (maslahah) (Al-Qaradawi, 2001; Beekun & Badawi, 2005). Dalam kerangka 

kerja manajemen keuangan, prinsip-prinsip ini mentransformasi tujuan pengelolaan dana dari 

sekadar optimalisasi laba menjadi penciptaan nilai dan manfaat yang inklusif bagi umat (Ibn 

Ashur, 2006; Dusuki, 2008). Meskipun secara normatif telah menjadi jiwa dari operasional 

lembaga keuangan syariah (Haneef, 2005), dalam praktiknya di banyak komunitas, 

internalisasi etika syariah ini sering kali masih bersifat dekoratif dan belum terintegrasi secara 

operasional dalam tata kelola keuangan sehari-hari (Ascarya, 2022). 

Fenomena ini teramati di Mojokerto, sebuah wilayah dengan basis ekonomi masyarakat 

Muslim yang kuat dan potensi dana umat (ZISWAF) yang signifikan (BPS Kabupaten 

Mojokerto, 2023). Meskipun terdapat berbagai inisiatif keuangan syariah, banyak komunitas 

dan kelompok usaha mikro masih bergulat dengan tantangan tata kelola klasik: kurang 

transparan, akuntabilitas yang lemah, dan pengelolaan yang belum profesional (Observasi 

Awal, 2024). Akibatnya, potensi ekonomi kolektif umat tidak termanfaatkan secara optimal, 

dan daya saing serta kemandirian ekonomi pun terhambat (Karim, 2010). Situasi ini 

menunjukkan adanya kesenjangan antara kesadaran normatif terhadap prinsip syariah dan 

kapasitas praksis untuk menerjemahkannya ke dalam sistem tata kelola yang sehat dan 

berkelanjutan. 

Beberapa kajian sebelumnya telah membuka jalan penting. Wahyudi dan Afiff (2023) 

menekankan perlunya integrasi etika dalam governance lembaga keuangan syariah, sementara 

Latifah (2023) membuktikan korelasi positif antara penerapan nilai syariah dengan 

kepercayaan publik. Namun, literatur masih terpusat pada analisis di tingkat kelembagaan 

formal (bank, BMT) dengan pendekatan makro, sehingga kurang menyentuh dinamika organik 

dan tantangan kontekstual pengelolaan keuangan di tingkat komunitas yang lebih cair dan 

personal. Kekosongan inilah yang hendak diisi oleh penelitian ini. Dengan 

demikian, pertanyaan penelitian yang diangkat adalah: Bagaimana prinsip-prinsip etika syariah 

(seperti ‘adl, amanah, dan maslahah) dioperasionalisasikan dan menghadapi tantangan dalam 

tata kelola keuangan komunitas Muslim di Mojokerto? 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

268 

Untuk menjawab pertanyaan tersebut, penelitian ini menggunakan metode kualitatif 

dengan pendekatan studi kasus eksploratori. Pendekatan lapangan partisipatif melalui 

wawancara mendalam, observasi, dan FGD (Focus Group Discussion) dengan pengelola dana 

komunitas, tokoh agama, dan anggota umat di Mojokerto, akan dikonstruksi secara dialektis 

dengan eksplorasi teoretis terhadap prinsip manajemen keuangan Islam dari sumber-sumber 

otoritatif (Al-Qur’an, Hadis, serta literatur fikih muamalah dan ekonomi Islam kontemporer) 

(Creswell & Poth, 2018; Ayub, 2007). Sinergi pendekatan ini diharapkan dapat menggali 

pemahaman kontekstual yang mendalam. 

Kontribusi penelitian ini bersifat ganda. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya 

khazanah literatur di persimpangan Islamic Ethics, Community Finance, dan Shariah 

Governance, dengan menawarkan perspektif mikro yang selama ini kurang terdengar (Hassan 

& Lewis, 2007). Secara praktis, temuan penelitian diharapkan dapat menghasilkan 

sebuah kerangka aplikatif awal (a preliminary applied framework) untuk tata kelola keuangan 

komunitas berbasis etika syariah. Kerangka ini dirancang untuk relevan dengan konteks lokal 

Indonesia dan dapat diadaptasi oleh penggerak ekonomi umat, sehingga prinsip amar ma’ruf 

nahi munkar dalam ekonomi menemukan bentuk pengamalannya yang konkrit dan terukur 

(IFSB, 2009; Saidi & Shahimi, 2019). 

Dengan demikian, penelitian ini berargumen bahwa keberhasilan manajemen keuangan 

umat tidak pernah bergantung semata pada kecanggihan instrumen, melainkan pada kualitas 

tata kelolanya yang berakar pada kesadaran etik-transendental, partisipasi kolektif, dan 

keberpihakan yang nyata pada keadilan substantif Islam (Chapra, 2008). Menelusuri peran 

etika syariah dalam tata kelola keuangan umat di Mojokerto bukanlah sekadar studi lokal, 

melainkan upaya untuk menemukan kembali jiwa dari sistem ekonomi yang 

berperikemanusiaan. 

 

METODE PENELITIAN  

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus deskriptif-

eksploratif. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan tujuan penelitian untuk memahami 

secara mendalam (depth) dan kontekstual bagaimana prinsip etika syariah dioperasionalkan 

dalam tata kelola keuangan di tingkat komunitas, suatu fenomena yang kompleks dan tidak 

dapat diukur semata-mata dengan angka (Creswell & Poth, 2018). Fokus penelitian adalah 

mengeksplorasi makna, proses, dan tantangan internalisasi nilai-nilai syariah seperti keadilan 

(‘adl), amanah, dan tolong-menolong (ta‘awun) dalam praktik tata kelola lembaga keuangan 

mikro syariah (LKMS) di wilayah Mojokerto. 

 

Lokasi dan Partisipan Penelitian 

Penelitian dilakukan di Kabupaten dan Kota Mojokerto, Jawa Timur, yang dipilih 

berdasarkan kriteria purposif dengan pertimbangan: (1) keberagaman dan aktivitas LKMS 

(seperti Baitul Maal wat Tamwil/BMT dan Koperasi Syariah) yang signifikan; (2) adanya 

indikasi gap antara kesadaran normatif syariah dan implementasi tata kelola sebagaimana 

terlihat dalam laporan awal dan studi pendahuluan. 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

269 

Partisipan (narasumber) dipilih dengan teknik sampling bertujuan (purposive 

sampling) dan berkembang dengan bola salju (snowball sampling) untuk mencapai variasi 

perspektif. Kriteria partisipan meliputi: 

1. Pengelola/Kepala LKMS (3-4 orang), sebagai penentu kebijakan operasional. 

2. Dewan Pengawas Syariah atau penasihat syariah lembaga (2-3 orang), sebagai pemegang 

otoritas interpretasi prinsip. 

3. Anggota/Pengguna Jasa LKMS dari kalangan pelaku UMKM (5-6 orang), sebagai 

penerima manfaat dan pengawas praktik. 

4. Tokoh masyarakat/agama setempat yang memahami dinamika ekonomi umat (2 orang), 

sebagai pemangku kepentingan eksternal. 

 

Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan secara triangulasi untuk memperoleh pemahaman yang 

komprehensif dan menguji kredibilitas data (Patton, 2015): 

1. Wawancara Mendalam Semi-Terstruktur: Teknik utama untuk menggali pemahaman, 

motivasi, dan pengalaman subjektif partisipan. Pedoman wawancara disusun berdasarkan 

prinsip etika syariah dan elemen tata kelola (akuntabilitas, transparansi, partisipasi). Setiap 

wawancara direkam dengan izin dan dicatat secara verbatim. 

2. Observasi Partisipan Terbatas: Dilakukan pada kegiatan rutin LKMS (seperti pertemuan 

anggota, proses pembiayaan, edukasi) untuk mengamati praktik nyata di lapangan dan 

mengonfirmasi data wawancara. 

3. Studi Dokumen: Analisis terhadap dokumen pendukung seperti anggaran dasar, laporan 

keuangan bulanan/tahunan, prosedur operasional standar (SOP), notulensi rapat, dan 

materi sosialisasi. Analisis ini untuk memahami struktur formal dan komitmen tertulis 

lembaga terhadap prinsip syariah. 

 

Teknik Analisis Data 

Data dianalisis secara interaktif dan berulang menggunakan analisis tematik (thematic 

analysis) model Miles, Huberman, dan Saldaña (2014), yang terdiri dari: 

1. Reduksi Data (Data Reduction): Transkrip, catatan lapangan, dan dokudi disederhanakan 

dan difokuskan melalui proses koding. Koding awal (open coding) dilakukan untuk 

mengidentifikasi potongan-potongan data yang relevan. 

2. Penyajian Data (Data Display): Kode-kode yang telah dikelompokkan disajikan dalam 

matriks, bagan alur, atau jaringan tema untuk melihat pola hubungan. Tahap ini 

menghasilkan tema-tema sementara seperti: "Amanah sebagai Fondasi Akuntabilitas", 

"Dilema ‘Adl dalam Penetapan Margin", atau "Ta‘awun versus Tekanan Komersial". 

3. Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi (Conclusion Drawing/Verification): Tema-tema 

diuji konsistensinya dengan keseluruhan data, dibandingkan dengan literatur (etika syariah 

dan good governance), dan diverifikasi melalui member checking dengan beberapa 

partisipan kunci untuk memastikan kesesuaian interpretasi. 

 

Validitas dan Etika Penelitian 

Untuk menjamin kredibilitas temuan, penelitian ini menerapkan: 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

270 

1. Triangulasi: Membandingkan data dari wawancara, observasi, dan dokumen (triangulasi 

metode) serta membandingkan perspektif pengelola, anggota, dan pengawas 

syariah (triangulasi sumber). 

2. Uraian Rinci (Thick Description): Menyajikan konteks geografis, sosial, dan operasional 

LKMS secara mendetail agar pembaca dapat menilai transferabilitas temuan. 

3. Audit Trail: Mencatat secara sistematis seluruh keputusan analitis selama penelitian untuk 

memungkinkan pelacakan logika penelitian. 

Penelitian ini mematuhi prinsip etika akademik tertinggi: prinsip 

kerahasiaan (anonimitas identitas partisipan dan lembaga menggunakan kode), prinsip 

persetujuan (informed consent) tertulis/lisan, serta prinsip kejujuran dalam pengumpulan dan 

pelaporan data tanpa konflik kepentingan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Prinsip Etika Syariah sebagai Fondasi Tata Kelola Keuangan Umat 

Etika syariah merupakan pilar utama dalam sistem ekonomi Islam yang tidak hanya 

mengatur aspek ritual, tetapi juga membentuk perilaku dan praktik ekonomi umat. Dalam 

manajemen keuangan Islam, prinsip-prinsip seperti kejujuran (sidq), keadilan (adl), amanah, 

dan tanggung jawab sosial memiliki posisi sentral dalam mengarahkan tata kelola keuangan 

agar tidak terjerumus dalam praktik yang eksploitatif. Prinsip-prinsip ini bersumber dari Al-

Qur’an dan Sunnah serta dijabarkan melalui maqashid al-shariah yang menekankan pada 

perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Al-Ghazali dalam Latifah, 2023). 

Konsep keadilan dalam Islam bukan hanya keadilan distributif, tetapi juga keadilan 

prosedural yang mengatur bagaimana proses keuangan berjalan secara etis. Dalam konteks ini, 

tata kelola keuangan umat tidak bisa dilepaskan dari nilai moral yang mengikat, sebagaimana 

ditegaskan oleh Chapra bahwa ekonomi Islam tidak netral secara etika, melainkan sarat dengan 

nilai (Ihsan et al., 2024). Maka, semua instrumen dan sistem yang digunakan, baik yang bersifat 

individu maupun kelembagaan, harus mencerminkan prinsip-prinsip etika syariah tersebut. 

Di Mojokerto, penerapan prinsip-prinsip ini mulai tampak dalam pendekatan koperasi 

syariah dan BMT berbasis komunitas, seperti yang dilakukan oleh KSPPS BMT UGT Sidogiri 

cabang Mojokerto. Mereka secara tegas menolak praktik riba dan menggunakan akad-akad 

syariah dalam semua transaksi, sebagai bentuk implementasi dari nilai-nilai etik Islam dalam 

pengelolaan dana umat. Hal ini menunjukkan bahwa keberhasilan tata kelola keuangan umat 

akan sangat tergantung pada seberapa besar internalisasi prinsip-prinsip syariah dalam tataran 

praktik. 

Dengan demikian, prinsip etika syariah tidak sekadar menjadi dasar normatif, tetapi juga 

menjadi kerangka strategis dalam membentuk pola interaksi keuangan yang adil dan maslahat. 

Tata kelola keuangan umat harus diarahkan bukan hanya pada efisiensi, tetapi pada keberkahan 

dan keseimbangan (mizan) sebagai visi besar ekonomi Islam (Puspitasari & Kasri, 2020). 

 

Implementasi Etika Syariah dalam Pengelolaan Lembaga Keuangan Umat 

Implementasi etika syariah dalam pengelolaan lembaga keuangan umat memerlukan 

sistem kelembagaan yang tidak hanya patuh syariah secara formal, tetapi juga berkomitmen 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

271 

terhadap nilai substansial dari maqashid al-shariah. Dalam praktiknya, banyak lembaga 

keuangan syariah masih terjebak dalam pendekatan legalistik—menggantikan bunga dengan 

margin dalam akad murabahah tanpa transformasi nilai yang sesungguhnya (Meutia & Adam, 

2019). 

Kritik terhadap murabahah ini muncul karena adanya kecenderungan lembaga keuangan 

syariah meniru logika bank konvensional, sehingga praktik syariah menjadi "kosmetik" 

(Latifah, 2023). Oleh karena itu, perlu adanya reformasi manajerial dan edukatif agar 

pengelolaan lembaga keuangan tidak hanya formalistik tetapi juga mengedepankan nilai etika 

dalam layanan, transparansi informasi, dan partisipasi masyarakat. 

Di Mojokerto, terdapat beberapa inisiatif lembaga mikro syariah seperti LAZISNU dan 

BMT UGT Sidogiri yang menerapkan prinsip keuangan Islam berbasis komunitas. Dalam 

wawancara lapangan dengan pengelola LAZISNU Kecamatan Gondang, mereka menekankan 

pentingnya "melayani dengan niat ibadah, bukan sekadar bisnis." Pernyataan ini 

memperlihatkan bahwa implementasi etika syariah mampu mengubah orientasi kelembagaan 

dari profit semata menjadi profit-bernilai (value-driven profit). 

Secara teoritis, ini mendekati model manajemen keuangan Islam berbasis ethics-driven 

governance, yang ditekankan oleh Wahyudi & Afiff (2023), yaitu tata kelola berbasis spiritual 

accountability dan akhlakul karimah. Maka, pendekatan seperti ini harus diperluas agar 

lembaga keuangan umat benar-benar mampu menjadi sarana pemberdayaan, bukan sekadar 

alat akumulasi modal. 

 

Literasi Keuangan Syariah untuk Kemandirian Ekonomi Umat 

Literasi keuangan syariah menjadi kunci dalam membentuk masyarakat yang tidak hanya 

memahami produk keuangan syariah, tetapi juga nilai-nilai yang melandasinya. Tanpa 

pemahaman yang utuh, masyarakat akan tetap menjadi objek dalam sistem, bukan subjek yang 

aktif membentuk sistem. Menurut Jie et al. (2023), rendahnya literasi keuangan syariah 

berkorelasi dengan minimnya partisipasi masyarakat dalam instrumen syariah seperti sukuk 

ritel, tabungan syariah, dan ZISWAF. 

Di Mojokerto, sebagian besar pelaku UMKM yang ditemui dalam program 

pendampingan sertifikasi halal mengaku belum memahami perbedaan signifikan antara 

pinjaman konvensional dan pembiayaan syariah. Mereka cenderung memilih lembaga yang 

“mudah cair”, tanpa melihat konsekuensi riba atau tidaknya. Hal ini menunjukkan bahwa 

kemandirian ekonomi umat tidak bisa dilepaskan dari aspek edukasi yang berkelanjutan. 

Literasi juga harus mencakup pemahaman terhadap etika pengelolaan keuangan pribadi, 

seperti pengaturan belanja, penggunaan dana halal, serta distribusi kekayaan secara adil melalui 

infak dan sedekah. Ini sejalan dengan gagasan Islamic Financial Self-Management yang 

dikembangkan dalam literatur manajemen keuangan Islam (Alhomaidi et al., 2019), yang 

menekankan bahwa individu adalah aktor utama dalam keuangan Islam, bukan hanya 

pengguna sistem. 

Dengan penguatan literasi, masyarakat Mojokerto dan wilayah serupa dapat bergerak 

menuju kemandirian ekonomi yang sejati, berbasis nilai, dan tidak tergantung pada sistem 

keuangan konvensional. Keberhasilan literasi keuangan syariah akan menentukan keberhasilan 

sistem secara keseluruhan. 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

272 

Optimalisasi Dana ZISWAF untuk Keuangan yang Berkeadilan 

Zakat, infaq, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) merupakan instrumen khas dalam ekonomi 

Islam yang dirancang untuk mewujudkan keadilan sosial dan mengurangi ketimpangan. Dalam 

manajemen keuangan Islam, ZISWAF bukan sekadar kewajiban ibadah, tetapi bagian integral 

dari sistem keuangan yang mengalirkan dana dari kelompok surplus ke kelompok defisit secara 

beretika. 

Di Mojokerto, lembaga seperti BAZNAS dan LAZISNU sudah mulai mengelola dana 

ZISWAF secara produktif, misalnya melalui program UMKM binaan dan pemberian modal 

usaha tanpa bunga. Hasil wawancara dengan seorang mustahik penerima modal usaha dari 

LAZISNU menyebutkan bahwa "bantuan ini seperti bukan pinjaman, tapi seperti 

kepercayaan." Kalimat tersebut menunjukkan bahwa etika distribusi dalam ZISWAF memiliki 

efek psikologis dan sosial yang sangat kuat. 

Dalam perspektif teori, hal ini sejalan dengan konsep social redistribution finance yang 

dibahas oleh Al-Qaradawi dan dikembangkan oleh Wahyudi & Afiff (2023), yaitu keuangan 

yang tidak berbasis utang, tetapi berbasis solidaritas. Pendekatan ini meminimalisasi 

eksploitasi dan memaksimalkan keberdayaan umat, serta menjadi solusi atas kegagalan sistem 

konvensional dalam mengatasi kemiskinan struktural. 

Namun, optimalisasi ZISWAF membutuhkan sistem tata kelola yang transparan, 

akuntabel, dan partisipatif. Kelemahan dalam aspek pelaporan dan manajemen dana masih 

menjadi tantangan yang harus diatasi agar ZISWAF benar-benar menjadi kekuatan utama 

dalam keuangan umat yang berkeadilan. 

 

Tantangan dan Peluang Etika Syariah dalam Era Ekonomi Modern 

Era ekonomi modern ditandai oleh dinamika globalisasi, digitalisasi, dan kapitalisme 

pasar yang agresif. Dalam konteks ini, penerapan etika syariah menghadapi tantangan 

struktural dan kultural, mulai dari dominasi sistem keuangan konvensional hingga budaya 

materialisme yang mengikis nilai spiritual dalam pengelolaan keuangan (Ihsan et al., 2024). 

Di Mojokerto, beberapa lembaga keuangan syariah lokal menghadapi kesulitan bersaing 

dengan pinjaman online konvensional yang menawarkan pencairan cepat meskipun berbunga 

tinggi. Ini menunjukkan bahwa sistem syariah tidak bisa bersaing hanya pada tataran akad, 

tetapi harus menyentuh aspek pelayanan, teknologi, dan kepercayaan. Etika syariah harus 

ditampilkan bukan hanya dalam bentuk moralitas normatif, tetapi sebagai sistem alternatif yang 

kompetitif dan adaptif. 

Teori value-based financial management dapat diterapkan di sini, yakni pendekatan 

manajemen keuangan yang tidak hanya mengejar keuntungan finansial, tetapi juga dampak 

sosial dan spiritual (Puspitasari & Kasri, 2020). Dengan cara ini, etika syariah tidak menjadi 

beban dalam pasar bebas, melainkan pembeda utama yang menciptakan keunggulan tersendiri. 

Peluang besar juga muncul dari tren keberagamaan dan ekonomi halal. Masyarakat mulai 

mencari sistem keuangan yang tidak menjerat dan lebih adil. Oleh karena itu, etika syariah 

dapat mengambil peran strategis dalam membangun trust economy—ekonomi yang berbasis 

kepercayaan dan keberkahan. Dengan penguatan regulasi, edukasi, dan inovasi, etika syariah 

akan tetap relevan bahkan dalam pusaran perubahan ekonomi global. 

 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

273 

KESIMPULAN 

 

Penelitian ini menegaskan bahwa etika syariah memiliki peran yang sangat signifikan 

dalam membentuk tata kelola keuangan umat yang berorientasi pada nilai-nilai keadilan, 

kejujuran, dan transparansi. Prinsip-prinsip etika syariah tidak hanya menjadi fondasi normatif, 

tetapi juga menjadi panduan praktis dalam pengambilan keputusan keuangan, baik pada tingkat 

individu, institusi, maupun komunitas. Di Mojokerto, penerapan etika ini tercermin dalam 

berbagai aktivitas keuangan umat, mulai dari pengelolaan keuangan rumah tangga hingga 

pengelolaan dana sosial Islam, seperti zakat, infak, dan wakaf. 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa lembaga keuangan syariah dan pengelola dana 

sosial di Mojokerto mulai mengintegrasikan prinsip syariah ke dalam praktik kelembagaannya, 

meskipun dalam beberapa hal masih menghadapi tantangan implementatif. Penerapan akad 

yang sesuai syariah, peningkatan literasi keuangan umat, serta penguatan peran tokoh agama 

menjadi faktor penting yang mendorong efektivitas tata kelola keuangan umat. Dengan 

demikian, etika syariah tidak hanya berperan sebagai norma ideal, tetapi telah menjadi 

kekuatan transformasional dalam sistem keuangan umat secara nyata. 

Namun demikian, dibutuhkan penguatan lebih lanjut, terutama dalam aspek edukasi dan 

internalisasi nilai-nilai syariah di kalangan pelaku ekonomi umat. Sinergi antara lembaga 

pendidikan, pesantren, tokoh agama, dan pemerintah daerah perlu diperluas agar masyarakat 

memiliki kesadaran dan pemahaman yang utuh terhadap prinsip-prinsip keuangan Islam. 

Kesadaran ini menjadi kunci dalam membentuk perilaku ekonomi umat yang bermoral, 

berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan kolektif. 

Sebagai saran, penelitian ini merekomendasikan adanya pelatihan terpadu bagi pelaku 

usaha mikro dan pengelola lembaga sosial Islam terkait prinsip keuangan syariah, peningkatan 

transparansi dalam pelaporan keuangan umat, serta perluasan peran pendamping ekonomi umat 

berbasis masjid dan pesantren. Dengan demikian, nilai-nilai etika syariah dapat 

diimplementasikan secara berkelanjutan dan terlembagakan dalam praktik ekonomi umat di 

tingkat lokal maupun nasional. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

AAOIFI. (2017). Governance Standards for Islamic Financial Institutions. Accounting and 

Auditing Organization for Islamic Financial Institutions. 

Afiff, M., & Wahyudi, U. (2023). Penguatan Etika dalam Tata Kelola Keuangan Syariah. 

Jurnal Ilmu Ekonomi dan Syariah, 14(3), 88–103. 

Alhomaidi, E. A., Tabash, M. I., & Masood, O. (2019). Factors influencing the profitability of 

Indian commercial banks: A panel data approach. Cogent Economics & Finance, 7(1), 

1–20. 

Antonio, M. S. (2001). Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik. Jakarta: Gema Insani. 

Ascarya. (2022). Islamic Financial Management: Teori dan Praktik. PT Rajagrafindo Persada. 

Beekun, R. I., & Badawi, J. A. (2005). Balancing Ethical Responsibility among Multiple 

Organizational Stakeholders: The Islamic Perspective. Journal of Business Ethics, 60(2), 

131–145. 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

274 

Bungin, B. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif: Aktualisasi Metodologis ke Arah Ragam 

Varian Kontemporer. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Chapra, M. U. (2000). The Future of Economics: An Islamic Perspective. Leicester: The 

Islamic Foundation. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid al-Shari‘ah. 

Islamic Research and Training Institute, Islamic Development Bank. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Dusuki, A. W. (2008). Understanding the Objectives of Islamic Banking: A Survey of 

Stakeholders' Perspectives. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance 

and Management, 1(2), 132–148. 

Dusuki, A. W., & Abozaid, A. (2008). Fiqh Issues in Short Selling as Implemented in the 

Islamic Capital Market in Malaysia. Journal of Islamic Economics, Banking and Finance, 

4(2), 63-78. 

Fauzi, A., & Kurniawati, R. (2023). Etika dan Tata Kelola Keuangan Syariah: Refleksi 

terhadap Peran Etika Islam dalam Lembaga Keuangan. Jurnal Ekonomi Syariah, 15(1), 

45–62. 

Haneef, M. A. (2005). Can There Be an Economics Based on Religion? The Case of Islamic 

Economics. International Islamic University Malaysia. 

Hassan, M. K., & Lewis, M. K. (Eds.). (2007). Handbook of Islamic Banking. Edward Elgar 

Publishing. 

Hesse-Biber, S. N. (2017). The Practice of Qualitative Research (3rd ed.). SAGE Publications. 

IFSB. (2009). Guiding Principles on Shari’ah Governance Systems for Institutions Offering 

Islamic Financial Services. Islamic Financial Services Board. 

Ihsan, M., Fadhilah, R., & Hidayat, A. (2024). Implementasi Nilai Syariah dalam Praktik 

Keuangan Mikro di Wilayah Pedesaan Jawa Timur. Jurnal Ekonomi dan Keuangan 

Islam, 12(1), 20–38. 

Jie, L., Wang, Y., & Zhao, H. (2023). Social trust and ethical finance: Evidence from Islamic 

microfinance. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 14(2), 134–153. 

Karim, A. A. (2010). The Islamic Monetary Economy and Its Development. Penerbit Erlangga. 

Latifah, N. (2023). Internalisasi Nilai-Nilai Syariah dalam Manajemen Dana Sosial Islam: 

Studi Empiris pada LAZ Kota Besar. Jurnal Zakat dan Wakaf, 11(2), 105–120. 

Lewis, M. K. (2014). Ethical Foundations of Islamic Finance. In M. K. Hassan & M. K. Lewis 

(Eds.), Handbook on Islam and Economic Life (pp. 157-177). Edward Elgar. 

Lexy, J. M. (2020). Pedoman Penyusunan Proposal Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Mardani, M. (2022). Etika Bisnis Islam dan Tantangan Modernitas. Yogyakarta: Deepublish. 

Meutia, I., & Adam, M. (2019). Strategi Lembaga Keuangan Mikro Syariah dalam Menjaga 

Keberlanjutan Usaha. Jurnal Akuntansi Multiparadigma, 10(2), 256–273. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247


Journal of Management, Accounting and Administration  ISSN: 3063-8992  

Vol. 1, No.4, [2025] | pp.(267-275) https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247 

 

275 

Patton, M. Q. (2002). Qualitative Research and Evaluation Methods (3rd ed.). Thousand Oaks, 

CA: SAGE Publications. 

Puspitasari, E., & Kasri, R. A. (2020). Can Islamic microfinance reduce poverty and promote 

financial inclusion? Empirical evidence from Indonesia. International Journal of Social 

Economics, 47(8), 1087–1105. 

Saidi, N. A., & Shahimi, S. (2019). Community-Based Islamic Finance: A Case Study of Baitul 

Maal wat Tamwil in Indonesia. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 

5(1), 205-228. 

Siddiqi, M. N. (2004). Riba, Bank Interest, and the Rationale of Its Prohibition. Islamic 

Research and Training Institute, Islamic Development Bank. 

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Wahyudi, I., & Afiff, A. (2023). Etika Bisnis Syariah dan Tata Kelola Keuangan: Studi pada 

Lembaga Keuangan Mikro di Indonesia. Jurnal Akuntansi dan Keuangan Islam, 11(1), 

45-62. 

Wahyuni, R., & Kurnia, D. (2024). Strategi Peningkatan Inklusi Keuangan melalui Fintech 

Syariah di Wilayah Jawa Timur. Jurnal Manajemen Keuangan Islam, 9(1), 75–90. 

Yusron, M. A., & Asyari, R. (2023). Dinamika Praktik Pembiayaan Murabahah dan Kritik 

Etis dalam Lembaga Keuangan Syariah. Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 5(2), 145–

160. 

Zainudin, M., & Sulaiman, H. (2022). Manajemen Keuangan Islam: Teori dan Aplikasi 

Praktis. Jakarta: Penerbit Kencana. 

 

https://doi.org/10.52620/jomaa.v1i4.247

